Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

Title: Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung frihneuzeitlicher Religionsfrieden
in Europa

URL:
https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fru

hneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
doi number: 10.15457/frictions/0033
Author: Miriam Mahner

Recommended citation

Miriam Mahner: Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung frihneuzeitlicher
Religionsfrieden in Europa. In: Frictions (20.10.2024), doi: 10.15457/frictions/0033

Copyright

© Text - Miriam Mahner. The work may be cited according to academic standards. This text is openly
licensed via CC BY-NC-ND.
© Image from PxHere


https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fruhneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fruhneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
https://pxhere.com/en/photo/492525?utm_content=clipUser&utm_medium=referral&utm_source=pxhere

Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

Intentionale Toleranz? Ein kritischer
Kommentar zur Bedeutung fruhneuzeitlicher
Religionsfrieden in Europa

Miriam Mahner

Universitat Regensburg

Miriam Mahner explores the complex role of religious peace treaties in the 16th and 17th centuries.
Drawing on her prize-winning master’s thesis, she examines whether these Early Modern historical
agreements can truly be considered milestones of tolerance or whether they were political
compromises that concealed deeper societal tensions. Mahner analyses four key religious peace
treaties in Europe, highlighting that they often focused less on religious freedom and more on
preserving existing power structures.

Miriam Mahner won one of the joint second prizes in the 2023 edition of the ScienceCampus and DIMAS

area studies prize.

This essay is in German

Miriam Mahner erforscht die komplexe Rolle von Religionsfriedensvertragen im 16. und 17. Auf der
Grundlage ihrer preisgekronten Masterarbeit fragt sie danach, ob diese historischen Abkommen
wirklich als Meilensteine der Toleranz gelten kénnen oder ob es sich um politische Kompromisse
handelte, die tiefere gesellschaftliche Spannungen verbargen. Mahner analysiert vier wichtige
Religionsfriedensvertrage in Europa und zeigt auf, dass es dabei oft weniger um Religionsfreiheit als
vielmehr um den Erhalt bestehender Machtstrukturen ging.

Miriam Mahner hat einen der gleichtwertigen zweiten Preise im WissenschaftsCampus- und DIMAS-

Forschungspreises fur das Jahr 2023 gewonnen.



https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html

Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

Image source

Diese vier [Religionsfrieden ...] wurden etabliert, um auf politischen Weg
(man entschied sich explizit dafur, nicht nach einer theologischen Einigung
der Streitfragen zwischen den Konfessionen zu suchen [...]), Frieden, Ruhe
und Sicherheit beziehungsweise Ordnung in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen zu wahren.

Die Reformation erschitterte die Grundfeste der frihneuzeitlichen Lebenswelt - Dinge, die zuvor als
selbstverstandlich erachtet wurden, waren plétzlich in Frage zu stellen, allgemeine Gewissheiten galten
nicht mehr. Religion war im 16. Jahrhundert essenzieller Bestandteil aller Lebensbereiche,
dementsprechend verstandlich ist es, dass die Spaltung der Kirche auch eine tiefe Spaltung der
Gesellschaft nach sich zog. In den Jahren nach dem Thesenanschlag Martin Luthers 1517 kam es
europaweit auf theologischer Ebene zu mehreren (fruchtlosen) Versuchen der Wiedervereinigung, einer
Reformierung der katholischen Kirche und zugleich zur allgemeinen Verdammung aller protestantischer
Glaubensrichtungen von katholischer Seite. Im politischen Rahmen entstanden sowohl Versuche, eine
Einigung zu erzielen als auch militarische Aufstande und teils langjahrige, grausame Religionskriege
zwischen Anhanger*innen beider Konfessionen.

In einigen der frihneuzeitlichen Herrschaftsgebieten fuhrten diese Erfahrungen schlie8lich zur
Etablierung von Vertragen, die ein friedliches Zusammenleben innerhalb der Bevdlkerung langfristig
ermdglichen sollten. Diese sogenannten Religionsfrieden bilden ein wichtiges Element der
Reformationsgeschichtsschreibung, nicht zuletzt da sie auf der Grundlage entworfen wurden, die
Spaltung der Kirche (zumindest vorerst) zu akzeptieren und somit die reine Existenz des
Protestantismus offiziell anerkennen. Wie wir heute wissen, sollte sich daran auch nichts mehr andern.


https://pxhere.com/en/photo/492525?utm_content=clipUser&utm_medium=referral&utm_source=pxhere

Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

Vier bedeutende Religionsfrieden in Europa: Ein politischer Kompromiss?

Vier wichtige Vertreter der Gattung Religionsfrieden waren die Religionsedikte aus Siebenblrgen (im
heutigen Rumanien), die Warschauer Konféderation aus Polen-Litauen, das Edikt von Nantes aus
Frankreich und der Augsburger Religionsfrieden aus dem Heiligen Rémischen Reich (dem Vorganger
des heutigen Deutschlands). Diese vier Quellen unterscheiden sich zwar sowohl in ihrem
Entstehungsprozess als auch in Umfang und AusfUhrlichkeit stark - das Edikt von Nantes etwa bestand
aus mehr als 90 Artikeln, wahrend die Warschauer Konféderation auf zwei Seiten passt - sind sich
jedoch in ihrer grundlegenden Intention erstaunlich einig: sie wurden etabliert, um auf politischen Weg
(man entschied sich explizit daflr, nicht nach einer theologischen Einigung der Streitfragen zwischen
den Konfessionen zu suchen, da dieser Weg aussichtslos erschien, erkannte dadurch aber eben indirekt
die Spaltung der Kirche an) Frieden, Ruhe und Sicherheit beziehungsweise Ordnung in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen zu wahren.

Das kann mit dem Ziel, konfessionell bedingte Gewaltausbriiche zu verhindern, gleichgesetzt werden.
Dies war nicht die einzige Intention, die mit der Inkraftsetzung der Religionsfrieden verfolgt, jedoch die
Einzige, die innerhalb der Quellen offen so formuliert wurde. Andere Ziele treten erst durch eine
genauere Beschaftigung mit den Texten und ihrem historischen Kontext zutage. So kann etwa
durchgehend beobachtet werden, dass es einen starken Willen gab, das in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen bestehende politische System zu erhalten. Beschlisse, die den herrschenden
Machtstrukturen widersprechen, lassen sich nirgends finden. Vielmehr wird im Zweifel immer der Erhalt
des Systems religiésen Freiheiten vorgezogen. Das kann daran liegen, dass unter zeitgendssischen
Machthabern die Furcht vorherrschte, dass sich durch die Méglichkeit der Konvertierung zu einer
anderen Konfession unter den Untertan:innen llloyalitat ausbreiten kdnnte, weshalb versucht wurde,
die bestehenden Machtverhaltnisse zu schitzen. Damit im Einklang steht auch, dass samtliche
Religionsfrieden (aulRer die Edikte aus Siebenblrgen, die einen Sonderfall darstellen) definitiv den
Katholizismus priorisierten. Selbst in Siebenburgen, wo die katholische Bevdlkerung in der Minderheit
war und deshalb nicht im selben Ausmal’ Vorteile genoss wie in den anderen Herrschaftsbereichen,
wurde sie nicht so deutlich benachteiligt wie einige der protestantischen Konfessionen in anderen
Gebieten.

Adlige Mitbestimmung und ihre Grenzen in den Religionsfrieden

In Herrschaftsbereichen mit Instrumenten der adligen Mitbestimmung - wie etwa der Sejm in Polen-
Litauen mit den weitgehenden adligen Souveranitatsrechten, der hohe Mitbestimmungsgrad, den die
nationes (Stande) in Siebenblrgen auf den Landtagen teils sogar gegen die Meinung ihres Flrsten
geltend machen konnten sowie die Mdglichkeiten, die das Einstimmigkeitsprinzip des Reichstags im
Heiligen Rdmischen Reich den Adligen bot - finden sich auch in den Religionsfrieden Beschllsse, die
diese Rechte bestarken. Erstaunlicherweise war es dadurch maoglich, die Vorrangstellung des



Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

Katholizismus zumindest teilweise zu umgehen, da ja einige Adlige dem Protestantismus angehdérten
und nicht eindeutig geregelt wurde, welche Intention im Zweifel wichtiger war, man sich in der Regel
aber nicht in die Angelegenheiten eines Adligen in seinen eigenen Landereien einmischte. Daraus
resultiert etwa das bekannte ,cuius regio, eius religio” Prinzip im Heiligen ROmischen Reich - der
Landesherr durfte Uber die Konfessionszugehdrigkeit seiner Untertan:innen frei bestimmen,
unbeeinflusst von aulBeren Stimmen. Es sei jedoch erwahnt, dass dieses Prinzip entgegen dem
allgemeinen Irrglauben nicht namentlich im Augsburger Religionsfrieden benannt wird, sondern sich
vielmehr nur aus dem dortigen Kontext ergibt. Lediglich in Frankreich fehlen derartige Klauseln zur
adligen Selbstbestimmung, da die Monarchie nur wenig bis keine Mitbestimmung zulieR; der
Katholizismus blieb hier eindeutig die bestimmende Konfession, die dem Protestantismus einige
eingeschrankte Freiheiten gewahrte.

Religionsfrieden als Meilensteine der Toleranz?

Religiose Toleranz im heutigen Sinne kann mit Akzeptanz gleichgesetzt
werden, sie impliziert die Anerkennung anderer Konfessionen oder Religionen
als gleichwertig und gesteht keiner einen absoluten Wahrheitsanspruch zu.
Aus zeitgenossischer Perspektive war Toleranz jedoch vielmehr
gleichbedeutend mit Duldung - man beanspruchte die theologische
RechtmafRigkeit fur seine eigene Konfession, gestand anderen aber ein
Existenzrecht zu.

In den nationalen Geschichtsschreibungen der einzelnen Herrschaftsbereiche gelten die
Religionsfrieden rlckblickend dennoch oft als , Meilensteine der Toleranz”; als Momente, in denen die
religiése Toleranz ihren Hohepunkt erreichte. Auf den ersten Blick mag das logisch erscheinen, es ist
jedoch in zweierlei Hinsicht problematisch. Religiése Toleranz im heutigen Sinne kann mit Akzeptanz
gleichgesetzt werden, sie impliziert die Anerkennung anderer Konfessionen oder Religionen als
gleichwertig und gesteht keiner einen absoluten Wahrheitsanspruch zu. Aus zeitgendssischer
Perspektive war Toleranz jedoch vielmehr gleichbedeutend mit Duldung - man beanspruchte die
theologische RechtmaRBigkeit flr seine eigene Konfession, gestand anderen aber ein Existenzrecht zu.
Die Bezeichnung von Religionsfrieden als tolerant sorgt demnach fur falsche Konnotationen und
beeinflusst deren objektive Beurteilung. Gerade, da sie meistens ausschlieBlich in ihrem nationalen
Kontext betrachtet werden kommt es oft zu einer unverhaltnismaRig hohen Bedeutungszuschreibung.

Religionsfrieden stellen Gesetzgebungen dar, die die Mdglichkeiten ihrer Zeit ausschdpften und einen
wichtigen Schritt in die Richtung individualistischer, toleranter Religionspolitik leisteten, jedoch ohne
die damaligen politischen Gegebenheiten und Grenzen infrage zu stellen. Sie ermdglichten zumindest



Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

zeitweise ein friedliches interkonfessionelles Zusammenleben und legten somit den Grundstein fur die
Errungenschaften der Aufklarung und den Weg zur modernen europaischen Gesellschaft.

Dennoch muss ihre Bedeutung stets im Kontext ihrer Zeit gesehen werden. Sie etablierten keine
religiése Toleranz, galten nur eingeschrankt fir bestimmte Konfessionen oder soziale Schichten und
konnten ihren Friedensanspruch nicht langfristig durchsetzen (in beinahe allen Herrschaftsbereichen
kam es auch nach der Etablierung der Religionsfrieden noch zu religiés motivierten militarischen
Auseinandersetzungen oder Kriegen, allen voran sei der Dreissigjahrige Krieg erwahnt).
Religionsfrieden waren - befreit man sie von den idealisierten Zuschreibungen - rechtliche
Vereinbarungen, die mit zeitlicher Verzdgerung der Erkenntnis der Endgultigkeit der Reformation
Rechnung trugen und einen Vorschlag flr einen neuen Modus Vivendi unterbreiteten, der langfristig
jedoch nur in Teilen Anklang fand. Dennoch kdnnen sie auch in heutiger Zeit als Beispiel dafur
betrachtet werden, dass es sich als lohnende Alternative erweist, scheinbar ausweglose Streitigkeiten
auf politischem statt militarischem Weg zu I6sen, sofern man sich auf ein gemeinsames Bedurfnis fur
Frieden besinnt.

by: Miriam Mahner|Section:Research Notes|Key Words:Frieden, Konfessionen, Religionsedikte,

Religionsfrieden, Religionskriege, Religionspolitik, Toleranz, area studies, history of religion, masters

prize, peace, religious conflict, transregional|Publishing Date:2024-10-20

@06

© 2024. This text is openly licensed via CC BY-NC-ND. Separate copyright details are provided with

each image.


https://frictions.europeamerica.de/category/research-notes/
https://frictions.europeamerica.de/tag/frieden/
https://frictions.europeamerica.de/tag/konfessionen/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionsedikte/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionsfrieden/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionskriege/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionspolitik/
https://frictions.europeamerica.de/tag/toleranz/
https://frictions.europeamerica.de/tag/area-studies/
https://frictions.europeamerica.de/tag/history-of-religion/
https://frictions.europeamerica.de/tag/masters-prize/
https://frictions.europeamerica.de/tag/masters-prize/
https://frictions.europeamerica.de/tag/peace/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religious-conflict/
https://frictions.europeamerica.de/tag/transregional/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frihneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

About the author:

Miriam Mahner

Miriam Mahner graduated in East-West Studies - Europe in Discourse at the University of
Regensburg in 2023. She was a winner of a joint second prize in the 2023 edition of the
Regensburg Area Studies Master's Prize.




