
Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 1

Title: Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung frühneuzeitlicher Religionsfrieden
in Europa
URL:
https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fru
hneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
doi number: 10.15457/frictions/0033
Author: Miriam Mähner

Recommended citation

Miriam Mähner: Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung frühneuzeitlicher
Religionsfrieden in Europa. In: Frictions (20.10.2024), doi: 10.15457/frictions/0033

Copyright

© Text – Miriam Mähner. The work may be cited according to academic standards. This text is openly
licensed via CC BY-NC-ND.
© Image from PxHere

https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fruhneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
https://frictions.europeamerica.de/research-note-maehner-ein-kritischer-kommentar-zur-bedeutung-fruhneuzeitlicher-religionsfrieden-in-europa/
https://pxhere.com/en/photo/492525?utm_content=clipUser&utm_medium=referral&utm_source=pxhere


Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 2

Intentionale Toleranz? Ein kritischer
Kommentar zur Bedeutung frühneuzeitlicher
Religionsfrieden in Europa
Miriam Mähner

Universität Regensburg

Miriam Mähner explores the complex role of religious peace treaties in the 16th and 17th centuries.
Drawing on her prize-winning master’s thesis, she examines whether these Early Modern historical
agreements can truly be considered milestones of tolerance or whether they were political
compromises that concealed deeper societal tensions. Mähner analyses four key religious peace
treaties in Europe, highlighting that they often focused less on religious freedom and more on
preserving existing power structures.

Miriam Mähner won one of the joint second prizes in the 2023 edition of the ScienceCampus and DIMAS
area studies prize.

This essay is in German

Miriam Mähner erforscht die komplexe Rolle von Religionsfriedensverträgen im 16. und 17. Auf der
Grundlage ihrer preisgekrönten Masterarbeit fragt sie danach, ob diese historischen Abkommen
wirklich als Meilensteine der Toleranz gelten können oder ob es sich um politische Kompromisse
handelte, die tiefere gesellschaftliche Spannungen verbargen. Mähner analysiert vier wichtige
Religionsfriedensverträge in Europa und zeigt auf, dass es dabei oft weniger um Religionsfreiheit als
vielmehr um den Erhalt bestehender Machtstrukturen ging.

Miriam Mähner hat einen der gleichtwertigen zweiten Preise im WissenschaftsCampus- und DIMAS-
Forschungspreises für das Jahr 2023 gewonnen.

https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html
https://europeamerica.de/news-and-events/detail/award-of-the-2023-regensburg-prize-for-outstanding-masters-theses-in-area-studies.html


Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 3

Image source

Diese vier  [Religionsfrieden …] wurden etabliert, um auf politischen Weg
(man entschied sich explizit dafür, nicht nach einer theologischen Einigung
der Streitfragen zwischen den Konfessionen zu suchen […]), Frieden, Ruhe
und Sicherheit beziehungsweise Ordnung in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen zu wahren.

Die Reformation erschütterte die Grundfeste der frühneuzeitlichen Lebenswelt – Dinge, die zuvor als
selbstverständlich erachtet wurden, waren plötzlich in Frage zu stellen, allgemeine Gewissheiten galten
nicht mehr. Religion war im 16. Jahrhundert essenzieller Bestandteil aller Lebensbereiche,
dementsprechend verständlich ist es, dass die Spaltung der Kirche auch eine tiefe Spaltung der
Gesellschaft nach sich zog. In den Jahren nach dem Thesenanschlag Martin Luthers 1517 kam es
europaweit auf theologischer Ebene zu mehreren (fruchtlosen) Versuchen der Wiedervereinigung, einer
Reformierung der katholischen Kirche und zugleich zur allgemeinen Verdammung aller protestantischer
Glaubensrichtungen von katholischer Seite. Im politischen Rahmen entstanden sowohl Versuche, eine
Einigung zu erzielen als auch militärische Aufstände und teils langjährige, grausame Religionskriege
zwischen Anhänger*innen beider Konfessionen.

In einigen der frühneuzeitlichen Herrschaftsgebieten führten diese Erfahrungen schließlich zur
Etablierung von Verträgen, die ein friedliches Zusammenleben innerhalb der Bevölkerung langfristig
ermöglichen sollten. Diese sogenannten Religionsfrieden bilden ein wichtiges Element der
Reformationsgeschichtsschreibung, nicht zuletzt da sie auf der Grundlage entworfen wurden, die
Spaltung der Kirche (zumindest vorerst) zu akzeptieren und somit die reine Existenz des
Protestantismus offiziell anerkennen. Wie wir heute wissen, sollte sich daran auch nichts mehr ändern.

https://pxhere.com/en/photo/492525?utm_content=clipUser&utm_medium=referral&utm_source=pxhere


Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 4

Vier bedeutende Religionsfrieden in Europa: Ein politischer Kompromiss?
Vier wichtige Vertreter der Gattung Religionsfrieden waren die Religionsedikte aus Siebenbürgen (im
heutigen Rumänien), die Warschauer Konföderation aus Polen-Litauen, das Edikt von Nantes aus
Frankreich und der Augsburger Religionsfrieden aus dem Heiligen Römischen Reich (dem Vorgänger
des heutigen Deutschlands). Diese vier Quellen unterscheiden sich zwar sowohl in ihrem
Entstehungsprozess als auch in Umfang und Ausführlichkeit stark – das Edikt von Nantes etwa bestand
aus mehr als 90 Artikeln, während die Warschauer Konföderation auf zwei Seiten passt – sind sich
jedoch in ihrer grundlegenden Intention erstaunlich einig: sie wurden etabliert, um auf politischen Weg
(man entschied sich explizit dafür, nicht nach einer theologischen Einigung der Streitfragen zwischen
den Konfessionen zu suchen, da dieser Weg aussichtslos erschien, erkannte dadurch aber eben indirekt
die Spaltung der Kirche an) Frieden, Ruhe und Sicherheit beziehungsweise Ordnung in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen zu wahren.

Das kann mit dem Ziel, konfessionell bedingte Gewaltausbrüche zu verhindern, gleichgesetzt werden.
Dies war nicht die einzige Intention, die mit der Inkraftsetzung der Religionsfrieden verfolgt, jedoch die
Einzige, die innerhalb der Quellen offen so formuliert wurde. Andere Ziele treten erst durch eine
genauere Beschäftigung mit den Texten und ihrem historischen Kontext zutage. So kann etwa
durchgehend beobachtet werden, dass es einen starken Willen gab, das in den jeweiligen
Herrschaftsbereichen bestehende politische System zu erhalten. Beschlüsse, die den herrschenden
Machtstrukturen widersprechen, lassen sich nirgends finden. Vielmehr wird im Zweifel immer der Erhalt
des Systems religiösen Freiheiten vorgezogen. Das kann daran liegen, dass unter zeitgenössischen
Machthabern die Furcht vorherrschte, dass sich durch die Möglichkeit der Konvertierung zu einer
anderen Konfession unter den Untertan:innen Illoyalität ausbreiten könnte, weshalb versucht wurde,
die bestehenden Machtverhältnisse zu schützen. Damit im Einklang steht auch, dass sämtliche
Religionsfrieden (außer die Edikte aus Siebenbürgen, die einen Sonderfall darstellen) definitiv den
Katholizismus priorisierten. Selbst in Siebenbürgen, wo die katholische Bevölkerung in der Minderheit
war und deshalb nicht im selben Ausmaß Vorteile genoss wie in den anderen Herrschaftsbereichen,
wurde sie nicht so deutlich benachteiligt wie einige der protestantischen Konfessionen in anderen
Gebieten.

Adlige Mitbestimmung und ihre Grenzen in den Religionsfrieden
In Herrschaftsbereichen mit Instrumenten der adligen Mitbestimmung – wie etwa der Sejm in Polen-
Litauen mit den weitgehenden adligen Souveränitätsrechten, der hohe Mitbestimmungsgrad, den die
nationes (Stände) in Siebenbürgen auf den Landtagen teils sogar gegen die Meinung ihres Fürsten
geltend machen konnten sowie die Möglichkeiten, die das Einstimmigkeitsprinzip des Reichstags im
Heiligen Römischen Reich den Adligen bot – finden sich auch in den Religionsfrieden Beschlüsse, die
diese Rechte bestärken. Erstaunlicherweise war es dadurch möglich, die Vorrangstellung des



Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 5

Katholizismus zumindest teilweise zu umgehen, da ja einige Adlige dem Protestantismus angehörten
und nicht eindeutig geregelt wurde, welche Intention im Zweifel wichtiger war, man sich in der Regel
aber nicht in die Angelegenheiten eines Adligen in seinen eigenen Ländereien einmischte. Daraus
resultiert etwa das bekannte „cuius regio, eius religio” Prinzip im Heiligen Römischen Reich – der
Landesherr durfte über die Konfessionszugehörigkeit seiner Untertan:innen frei bestimmen,
unbeeinflusst von äußeren Stimmen. Es sei jedoch erwähnt, dass dieses Prinzip entgegen dem
allgemeinen Irrglauben nicht namentlich im Augsburger Religionsfrieden benannt wird, sondern sich
vielmehr nur aus dem dortigen Kontext ergibt. Lediglich in Frankreich fehlen derartige Klauseln zur
adligen Selbstbestimmung, da die Monarchie nur wenig bis keine Mitbestimmung zuließ; der
Katholizismus blieb hier eindeutig die bestimmende Konfession, die dem Protestantismus einige
eingeschränkte Freiheiten gewährte.

Religionsfrieden als Meilensteine der Toleranz?

Religiöse Toleranz im heutigen Sinne kann mit Akzeptanz gleichgesetzt
werden, sie impliziert die Anerkennung anderer Konfessionen oder Religionen
als gleichwertig und gesteht keiner einen absoluten Wahrheitsanspruch zu.
Aus zeitgenössischer Perspektive war Toleranz jedoch vielmehr
gleichbedeutend mit Duldung – man beanspruchte die theologische
Rechtmäßigkeit für seine eigene Konfession, gestand anderen aber ein
Existenzrecht zu.

In den nationalen Geschichtsschreibungen der einzelnen Herrschaftsbereiche gelten die
Religionsfrieden rückblickend dennoch oft als „Meilensteine der Toleranz”; als Momente, in denen die
religiöse Toleranz ihren Höhepunkt erreichte. Auf den ersten Blick mag das logisch erscheinen, es ist
jedoch in zweierlei Hinsicht problematisch. Religiöse Toleranz im heutigen Sinne kann mit Akzeptanz
gleichgesetzt werden, sie impliziert die Anerkennung anderer Konfessionen oder Religionen als
gleichwertig und gesteht keiner einen absoluten Wahrheitsanspruch zu. Aus zeitgenössischer
Perspektive war Toleranz jedoch vielmehr gleichbedeutend mit Duldung – man beanspruchte die
theologische Rechtmäßigkeit für seine eigene Konfession, gestand anderen aber ein Existenzrecht zu.
Die Bezeichnung von Religionsfrieden als tolerant sorgt demnach für falsche Konnotationen und
beeinflusst deren objektive Beurteilung. Gerade, da sie meistens ausschließlich in ihrem nationalen
Kontext betrachtet werden kommt es oft zu einer unverhältnismäßig hohen Bedeutungszuschreibung.

Religionsfrieden stellen Gesetzgebungen dar, die die Möglichkeiten ihrer Zeit ausschöpften und einen
wichtigen Schritt in die Richtung individualistischer, toleranter Religionspolitik leisteten, jedoch ohne
die damaligen politischen Gegebenheiten und Grenzen infrage zu stellen. Sie ermöglichten zumindest



Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 6

zeitweise ein friedliches interkonfessionelles Zusammenleben und legten somit den Grundstein für die
Errungenschaften der Aufklärung und den Weg zur modernen europäischen Gesellschaft.

Dennoch muss ihre Bedeutung stets im Kontext ihrer Zeit gesehen werden. Sie etablierten keine
religiöse Toleranz, galten nur eingeschränkt für bestimmte Konfessionen oder soziale Schichten und
konnten ihren Friedensanspruch nicht langfristig durchsetzen (in beinahe allen Herrschaftsbereichen
kam es auch nach der Etablierung der Religionsfrieden noch zu religiös motivierten militärischen
Auseinandersetzungen oder Kriegen, allen voran sei der Dreissigjährige Krieg erwähnt).
Religionsfrieden waren – befreit man sie von den idealisierten Zuschreibungen – rechtliche
Vereinbarungen, die mit zeitlicher Verzögerung der Erkenntnis der Endgültigkeit der Reformation
Rechnung trugen und einen Vorschlag für einen neuen Modus Vivendi unterbreiteten, der langfristig
jedoch nur in Teilen Anklang fand. Dennoch können sie auch in heutiger Zeit als Beispiel dafür
betrachtet werden, dass es sich als lohnende Alternative erweist, scheinbar ausweglose Streitigkeiten
auf politischem statt militärischem Weg zu lösen, sofern man sich auf ein gemeinsames Bedürfnis für
Frieden besinnt.

by: Miriam Mähner|Section:Research Notes|Key Words:Frieden, Konfessionen, Religionsedikte,
Religionsfrieden, Religionskriege, Religionspolitik, Toleranz, area studies, history of religion, masters
prize, peace, religious conflict, transregional|Publishing Date:2024-10-20

© 2024. This text is openly licensed via CC BY-NC-ND. Separate copyright details are provided with
each image.

https://frictions.europeamerica.de/category/research-notes/
https://frictions.europeamerica.de/tag/frieden/
https://frictions.europeamerica.de/tag/konfessionen/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionsedikte/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionsfrieden/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionskriege/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religionspolitik/
https://frictions.europeamerica.de/tag/toleranz/
https://frictions.europeamerica.de/tag/area-studies/
https://frictions.europeamerica.de/tag/history-of-religion/
https://frictions.europeamerica.de/tag/masters-prize/
https://frictions.europeamerica.de/tag/masters-prize/
https://frictions.europeamerica.de/tag/peace/
https://frictions.europeamerica.de/tag/religious-conflict/
https://frictions.europeamerica.de/tag/transregional/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Intentionale Toleranz? Ein kritischer Kommentar zur Bedeutung
frühneuzeitlicher Religionsfrieden in Europa

| 7

About the author:

Miriam Mähner

Miriam Mähner graduated in East-West Studies – Europe in Discourse at the University of
Regensburg in 2023. She was a winner of a joint second prize in the 2023 edition of the
Regensburg Area Studies Master's Prize.

 


